
 1 

Prédication Montrouge 1er février 2026 sur le pardon  
Pasteure Laurence Berlot 
 
Genèse 4/ 1-16 
Matthieu 18 / 21-35  
 
Quand j’ai commencé mon ministère, la question du pardon est arrivée très vite. Une 
personne m’a posée des questions auxquelles je ne savais pas répondre. Elle avait 
été abusée par son père pendant son enfance, étant malade et devant rester à la 
maison. Elle me disait que le lieu où elle se sentait en sécurité n’était pas sa maison, 
mais être dehors.  
 
Se sont posées alors pour elle trois questions :  
- Comment pardonner à quelqu’un qui ne m’a jamais demandé pardon ?  
- Comment pardonner à mon père qui est mort ?  
- Comment savoir si je lui ai vraiment pardonné ?  
 
Sans pouvoir répondre à ces questions, elle sentait bien que le chemin du pardon était 
un chemin de libération. En effet, tant qu’on ne pardonne pas, on reste lié à la 
personne, emprisonné dans ce qui fait mal. Mais elle savait aussi que cela prend du 
temps, parfois le temps de toute une vie. Toute sa vie en a été impactée. Nous avons 
cheminé ensemble.   
 
En effet, le pardon ne peut pas être une injonction, mais un chemin. Le chemin du 
Christ. Jésus a fait du pardon, le cœur de son message, en allant jusqu’à donner sa 
vie. Nous l’entendrons tout à l’heure dans la liturgie de sainte cène. Il a fait du pardon 
une puissance de libération. Pour l’offensé et pour l’offenseur.  
 
Quand j’ai regardé le mot pardon dans la Bible, c’est surtout le verbe pardonner qui 
est cité. Comme si le verbe montre que le pardon ne peut pas être figé, mais toujours 
en mouvement. En grec, pardonner, c’est aphièmi : envoyer, renvoyer, laisser 
aller…Un mot qui ouvre sur un déplacement.  
 
Dans la parabole que Jésus partage avec ses disciples, il parle de dettes, il utilise le 
vocabulaire de l’argent. A l’époque, c’était très parlant car on allait en prison si on ne 
payait pas ses dettes. C’est dans ce registre que Jésus aborde la question du pardon. 
Ce sera aussi ce registre qu’il utilisera dans la prière du Notre Père : remets-nous nos 
dettes (aphes, de aphiemi).   
 
Comme souvent, Jésus va jouer sur les contrastes. Le premier serviteur doit 10000 
talents au roi. C’est l’équivalent de 20 à 30 années de salaire. C’est énorme. La 
punition serait alors d’être vendu comme esclave, lui et toute sa famille. Le serviteur 
implore la pitié du maître et lui demande d’être patient. Alors le maître le relâche.  
 
Mais ce serviteur n’a pas compris la leçon. Quand il voit son compagnon qui lui doit 
100 pièces d’argent et qu’il entend son cri réclamant la pitié et la patience - exactement 
ce qu’il a demandé lui-même au roi – il refuse et le jette en prison. Alors le roi va lui 
dire : 
"Mauvais serviteur, je t'avais remis toute cette dette, parce que tu m'en avais supplié. 
Ne devais-tu pas, toi aussi, avoir pitié de ton compagnon, comme moi-même j'avais 
eu pitié de toi" ? 
Ce serviteur n’a pas pu entendre d’un autre la supplique que lui-même a dite à son roi.  



 2 

La parabole concerne la vie du Royaume, ce lieu où Dieu, où Jésus règne. Le pardon 
apparait ici comme un mouvement. Si nous nous mettons à la place des serviteurs, 
nous sommes avant tout au bénéfice d’un pardon immense remis sans condition. Un 
pardon immense pour une dette que nous ne pouvons pas rembourser.  
 
Etre dans le registre de l’argent suggère que je dois quelque chose à Dieu. Ce serait 
la conséquence de mon péché, comme dans l’histoire de Caïn et Abel : « Pourquoi ton 
visage est-il abattu ? Si tu agis bien, ne le relèveras-tu pas ? Si tu n’agis pas bien, le 
péché, tapi à ta porte te désire. Mais toi, domine-le ».  
 
Comment réparer les conséquences de toutes les attitudes qui ont été les miennes et 
qui ont engendré de la souffrance chez quelqu’un d’autre ? De plus, c’est Dieu qui est 
offensé quand j’offense mon prochain.  
Parfois, on a conscience d’avoir blessé l’autre, mais d’autre fois, non. Le psalmiste 
parle de cette ignorance (ps19) « Acquitte moi des fautes cachées ! » 
 
Jésus dit lui-même sur la croix « Père pardonne leur car ils ne savent pas ce qu’ils 
font ». Combien de fois on ne sait pas ce qu’on fait. Même le serviteur à qui il a été 
pardonné ne sait pas ce qu’il fait, en jetant son compagnon en prison !  
  
La première chose à retenir, c’est de se souvenir que nous sommes nous-mêmes 
libérés de nos péchés. C’est pour cela que Jésus est mort et que Dieu l’a ressuscité. 
C’est pour cela que l’on dit que Jésus vient nous sauver. Il nous sauve du mal qu’on 
fait.   
 
Voici maintenant la deuxième partie où le serviteur est mis dans l’action de pardonner. 
La somme est moindre mais le parallèle est le même. Ce serviteur, Jésus m’invite à 
m’identifier à lui.  
Mon débiteur est celui qui m’a offensé. Il me doit quelque chose. Il me doit réparation. 
Quand on parle de réparation, on a l’impression d’un échange, d’une logique de 
colmatage. 
 
Mais est-ce possible ? Rendre de l’argent, oui, c’est simple. Et encore, avec ou sans 
les intérêts ? Les intérêts pourraient représenter le temps passé sans l’argent. Mais 
quand on parle d’offense, peut-on raisonner de la même manière ?  
 
Dieu va empêcher Caïn de subir la vengeance. Il met un signe sur lui. Car jamais la 
vengeance ne peut rendre ce qu’on a perdu : la vie d’Abel ne sera pas rendue. La 
blessure que j’ai subie de mon offenseur gardera une cicatrice. L’injustice que je dois 
vivre sera-t-elle jamais comblée ?  
 
C’est là où la logique du pardon apparaît fondamentalement décalée avec cette façon 
de voir. Avec le pardon, on ne peut pas être dans la réparation.  On est dans la logique 
du don. Dans le mot pardon, il y a « don ». Donner en oubliant la notion d’échange et 
de compensation.  
 
L’autre me doit quelque chose qu’il ne pourra jamais me rendre. C’est un fait. C’est 
une étape de l’accepter. Le pardon est alors le laisser-aller de la dette impossible à 
rembourser.  
 



 3 

Le pardon va introduire de la liberté dans la relation entre l’offensé et l’offenseur. Tant 
que l’on n’a pas pardonné, on reste lié à l’autre par le mal subi. Ce mal peut 
emprisonner, paralyser notre énergie pendant des années. 
 
La blessure de l’offense m’appartient. C’est à moi d’en prendre soin et de vouloir la 
cicatriser. Je peux bien sûr faire comprendre à mon offenseur le mal qu’il m’a fait. C’est 
d’ailleurs ce à quoi Jésus nous encourage un peu plus haut dans le chapitre, dans le 
modèle de gestion de conflit : commencer par aller voir l’autre seul à seul pour lui dire 
ce qui ne va pas. Mais c’est n’est pas toujours possible, surtout quand la personne est 
morte.  
 
La cicatrice de ma blessure prend du temps. L’image de moi-même en souffrance me 
place devant mon impuissance fondamentale, ma vulnérabilité, ma fragilité. Ça n’est 
pas toujours facile de reconnaitre que j’ai été blessée. Mon orgueil en prend un coup. 
J’en veux à l’autre de m’avoir mise dans cet état. Pourtant, je suis seule responsable 
de moi-même, de mes émotions et de mes sentiments.  
 
Le pardon ne peut pas être une injonction, mais une voie possible pour aller vers la 
vie. Si Jésus nous demande de pardonner, il nous donne aussi les moyens de le faire.  
Le pardon commence par la volonté de pardonner. Car si je n’entre pas dans cette 
volonté, je reste dans ma rancœur, et j’aurai peut-être envie de faire mal à mon tour 
en imaginant que si l’autre a mal aussi, je me sentirai mieux.  
 
L’encouragement à pardonner est rappelé à chaque fois que nous disons la prière du 
Notre Père : « Pardonne-nous nos offenses, comme nous aussi nous pardonnons… ». 
Comme dans la parabole, on se rappelle que Dieu peut entendre nos demandes et 
nous pardonner, et qu’il nous encourage à rester dans ce même mouvement du 
pardon.  
 
Cela n’a pas comme but de montrer à l’autre qu’il est le plus fort et qu’il a le dernier 
mot, mais que la vraie puissance est celle de la libération. Si je « laisse aller » mon 
offenseur, si je demande à Jésus d’être à mes côtés pour lui pardonner, alors c’est moi 
qui me sentirai libérée. Jésus vient me sauver du mal subi.  
 
Souvenez-vous de cet homme qui avait perdu sa jeune femme dans les attentats de 
Paris en 2015 et qui avait dit : « Vous n’aurez pas ma haine ». Cet homme avait 
compris tout de suite qu’il ne voulait pas rester attaché aux terroristes, ne fut-ce que 
par un sentiment de haine.  
 
C’est un sujet sans fin, mais c’est aussi un sujet qui nous fait expérimenter la force de 
vie donnée par Dieu. Quand un jour, le poids de nos rancœurs laisse place à une 
légèreté nouvelle, on peut alors utiliser cette énergie libérée pour aller de l’avant.  
 
A la croix, Jésus s’est rendu solidaire du mal que nous faisons et que nous subissons, 
pour nous en libérer. Pour que le mal soit transformé en force de vie. Jamais Jésus ne 
refusera de nous aider dans notre volonté de pardonner. Car seul, on n’y arrive pas. 
Ce n’est pas un mouvement naturel.  
 
La puissance du pardon s’apparente à la puissance de la résurrection qui relève, qui 
remet debout, qui remet en marche, qui permet à la relation de redevenir vivante et de 
porter des fruits de paix et de joie. Entrons dans cette joie d’être pardonné, pour 
pardonner à notre tour. Amen  


