Prédication Montrouge 1°¢" février 2026 sur le pardon
Pasteure Laurence Berlot

Geneése 4/ 1-16
Matthieu 18 / 21-35

Quand j'ai commencé mon ministere, la question du pardon est arrivée tres vite. Une
personne m’a posée des questions auxquelles je ne savais pas répondre. Elle avait
été abusée par son pére pendant son enfance, étant malade et devant rester a la
maison. Elle me disait que le lieu ou elle se sentait en sécurité n’était pas sa maison,
mais étre dehors.

Se sont posées alors pour elle trois questions :
- Comment pardonner a quelqu’un qui ne m’a jamais demandé pardon ?
- Comment pardonner a mon pére qui est mort ?
- Comment savoir si je lui ai vraiment pardonné ?

Sans pouvoir répondre a ces questions, elle sentait bien que le chemin du pardon était
un chemin de libération. En effet, tant qu’'on ne pardonne pas, on reste lié a la
personne, emprisonné dans ce qui fait mal. Mais elle savait aussi que cela prend du
temps, parfois le temps de toute une vie. Toute sa vie en a été impactée. Nous avons
cheminé ensemble.

En effet, le pardon ne peut pas étre une injonction, mais un chemin. Le chemin du
Christ. Jésus a fait du pardon, le coeur de son message, en allant jusqu’a donner sa
vie. Nous I'entendrons tout a I'heure dans la liturgie de sainte céne. Il a fait du pardon
une puissance de libération. Pour I'offensé et pour 'offenseur.

Quand j’ai regardeé le mot pardon dans la Bible, c’est surtout le verbe pardonner qui
est cité. Comme si le verbe montre que le pardon ne peut pas étre figé, mais toujours
en mouvement. En grec, pardonner, c'est aphiémi: envoyer, renvoyer, laisser
aller...Un mot qui ouvre sur un déplacement.

Dans la parabole que Jésus partage avec ses disciples, il parle de dettes, il utilise le
vocabulaire de I'argent. A I'époque, c’était trés parlant car on allait en prison si on ne
payait pas ses dettes. C’est dans ce registre que Jésus aborde la question du pardon.
Ce sera aussi ce registre qu'il utilisera dans la priére du Notre Pére : remets-nous nos
dettes (aphes, de aphiemi).

Comme souvent, Jésus va jouer sur les contrastes. Le premier serviteur doit 10000
talents au roi. C’est I'équivalent de 20 a 30 années de salaire. C'est énorme. La
punition serait alors d’étre vendu comme esclave, lui et toute sa famille. Le serviteur
implore la pitié du maitre et lui demande d’étre patient. Alors le maitre le relache.

Mais ce serviteur n’a pas compris la legon. Quand il voit son compagnon qui lui doit
100 piéces d’argent et qu’il entend son cri réclamant la pitié et la patience - exactement
ce qu’il a demandé lui-méme au roi — il refuse et le jette en prison. Alors le roi va lui
dire :

"Mauvais serviteur, je t'avais remis toute cette dette, parce que tu m'en avais supplié.
Ne devais-tu pas, toi aussi, avoir pitié de ton compagnon, comme moi-méme j'avais
eu pitié de toi" ?

Ce serviteur n’a pas pu entendre d’un autre la supplique que lui-méme a dite a son roi.

1



La parabole concerne la vie du Royaume, ce lieu ou Dieu, ou Jésus régne. Le pardon
apparait ici comme un mouvement. Si nous nous mettons a la place des serviteurs,
nous sommes avant tout au bénéfice d’'un pardon immense remis sans condition. Un
pardon immense pour une dette que nous ne pouvons pas rembourser.

Etre dans le registre de I'argent suggére que je dois quelque chose a Dieu. Ce serait
la conséquence de mon péché, comme dans l'histoire de Cain et Abel : « Pourquoi ton
visage est-il abattu ? Si tu agis bien, ne le releveras-tu pas ? Si tu n’agis pas bien, le
péché, tapi a ta porte te désire. Mais toi, domine-le ».

Comment réparer les conséquences de toutes les attitudes qui ont été les miennes et
qui ont engendré de la souffrance chez quelqu’un d’autre ? De plus, c’est Dieu qui est
offensé quand joffense mon prochain.

Parfois, on a conscience d’avoir blessé l'autre, mais d’autre fois, non. Le psalmiste
parle de cette ignorance (ps19) « Acquitte moi des fautes cachées ! »

Jésus dit lui-méme sur la croix « Pere pardonne leur car ils ne savent pas ce qu’ils
font ». Combien de fois on ne sait pas ce qu’on fait. Méme le serviteur a qui il a été
pardonné ne sait pas ce qu'il fait, en jetant son compagnon en prison !

La premiére chose a retenir, c’est de se souvenir que nous sommes nous-mémes
libérés de nos péchés. C'est pour cela que Jésus est mort et que Dieu I'a ressuscité.
C’est pour cela que l'on dit que Jésus vient nous sauver. Il nous sauve du mal qu'on
fait.

Voici maintenant la deuxieéme partie ou le serviteur est mis dans I'action de pardonner.
La somme est moindre mais le parallele est le méme. Ce serviteur, Jésus m’invite a
m’identifier a lui.

Mon débiteur est celui qui m’a offensé. Il me doit quelque chose. Il me doit réparation.
Quand on parle de réparation, on a l'impression d’'un échange, d’'une logique de
colmatage.

Mais est-ce possible ? Rendre de I'argent, oui, c’est simple. Et encore, avec ou sans
les intéréts ? Les intéréts pourraient représenter le temps passé sans I'argent. Mais
quand on parle d’offense, peut-on raisonner de la méme maniére ?

Dieu va empécher Cain de subir la vengeance. Il met un signe sur lui. Car jamais la
vengeance ne peut rendre ce qu'on a perdu : la vie d’Abel ne sera pas rendue. La
blessure que j'ai subie de mon offenseur gardera une cicatrice. L'injustice que je dois
vivre sera-t-elle jamais comblée ?

C’est la ou la logique du pardon apparait fondamentalement décalée avec cette fagon
de voir. Avec le pardon, on ne peut pas étre dans la réparation. On est dans la logique
du don. Dans le mot pardon, il y a « don ». Donner en oubliant la notion d’échange et
de compensation.

L’autre me doit quelque chose qu’il ne pourra jamais me rendre. C’est un fait. C’est
une étape de l'accepter. Le pardon est alors le laisser-aller de la dette impossible a
rembourser.



Le pardon va introduire de la liberté dans la relation entre I'offensé et I'offenseur. Tant
que l'on n'a pas pardonné, on reste lié a l'autre par le mal subi. Ce mal peut
emprisonner, paralyser notre énergie pendant des années.

La blessure de I'offense m’appartient. C’est a moi d’en prendre soin et de vouloir la
cicatriser. Je peux bien sar faire comprendre a mon offenseur le mal qu’il m’a fait. C’est
d’ailleurs ce a quoi Jésus nous encourage un peu plus haut dans le chapitre, dans le
modéle de gestion de conflit : commencer par aller voir 'autre seul a seul pour lui dire
ce qui ne va pas. Mais c’est n’est pas toujours possible, surtout quand la personne est
morte.

La cicatrice de ma blessure prend du temps. L'image de moi-méme en souffrance me
place devant mon impuissance fondamentale, ma vulnérabilité, ma fragilité. Ca n’est
pas toujours facile de reconnaitre que j'ai été blessée. Mon orgueil en prend un coup.
J’en veux a l'autre de m’avoir mise dans cet état. Pourtant, je suis seule responsable
de moi-méme, de mes émotions et de mes sentiments.

Le pardon ne peut pas étre une injonction, mais une voie possible pour aller vers la
vie. Si Jésus nous demande de pardonner, il nous donne aussi les moyens de le faire.
Le pardon commence par la volonté de pardonner. Car si je n’entre pas dans cette
volonté, je reste dans ma rancceur, et jaurai peut-étre envie de faire mal a mon tour
en imaginant que si l'autre a mal aussi, je me sentirai mieux.

L’encouragement a pardonner est rappelé a chaque fois que nous disons la priére du
Notre Pére : « Pardonne-nous nos offenses, comme nous aussi nous pardonnons... ».
Comme dans la parabole, on se rappelle que Dieu peut entendre nos demandes et
nous pardonner, et qu’il nous encourage a rester dans ce méme mouvement du
pardon.

Cela n'a pas comme but de montrer a 'autre qu'il est le plus fort et qu’il a le dernier
mot, mais que la vraie puissance est celle de la libération. Si je « laisse aller » mon
offenseur, si je demande a Jésus d’étre a mes cbtés pour lui pardonner, alors c’est moi
qui me sentirai libérée. Jésus vient me sauver du mal subi.

Souvenez-vous de cet homme qui avait perdu sa jeune femme dans les attentats de
Paris en 2015 et qui avait dit : « Vous n‘aurez pas ma haine ». Cet homme avait
compris tout de suite qu’il ne voulait pas rester attaché aux terroristes, ne fut-ce que
par un sentiment de haine.

C’est un sujet sans fin, mais c’est aussi un sujet qui nous fait expérimenter la force de
vie donnée par Dieu. Quand un jour, le poids de nos rancoeurs laisse place a une
légereté nouvelle, on peut alors utiliser cette énergie libérée pour aller de I'avant.

A la croix, Jésus s’est rendu solidaire du mal que nous faisons et que nous subissons,
pour nous en libérer. Pour que le mal soit transformé en force de vie. Jamais Jésus ne
refusera de nous aider dans notre volonté de pardonner. Car seul, on n’y arrive pas.
Ce n’est pas un mouvement naturel.

La puissance du pardon s’apparente a la puissance de la résurrection qui releve, qui
remet debout, qui remet en marche, qui permet a la relation de redevenir vivante et de
porter des fruits de paix et de joie. Entrons dans cette joie d’étre pardonné, pour
pardonner a notre tour. Amen



