
 1 

Prédication 18 Janvier 2026 Montrouge Unité 
Pasteure Laurence Berlot  
 
Esaïe 58/ 6-10 : le jeûne que je préfère… 
Ephésiens 4/ 1-13 : « Il y a un seul corps et un seul Esprit… 
 
Dans mon ministère, j’ai rencontré beaucoup de personnes qui m’ont interpellée sur le 
bien-fondé de notre foi chrétienne : est-ce que ce que l’on croit est la vérité ? Pourquoi 
ça serait la meilleure voie ? Est-ce que les autres religions n’ont pas raison aussi ?  
Et certaines personnes préfèrent ne s’engager dans aucune croyance pour ne pas 
risquer de se tromper.  
 
Pourtant, c’est dans l’approfondissement du contenu de la foi qu’on peut juger si notre 
foi est juste ainsi que dans sa mise en pratique. S’il y a une cohérence entre les deux, 
pour moi, c’est juste. Si ma mise en pratique par exemple me pousse à être plus 
humaine, à aller contre la loi du plus fort, c’est à l’image du Christ.   
 
Je pense que dans toutes les religions, il y a quelque chose de juste.  
Mais en Jésus-Christ, l’amour n’est pas une idée théorique, mais un homme qui nous 
considère comme ses sœurs et ses frères. Un homme qui nous invite à la relation avec 
lui, et avec le Dieu-Père. En lui, un chemin s’ouvre en même temps vers Dieu et vers 
l’humain. Un chemin qui fait face à l’absurdité du mal. Un chemin qui prend en compte 
la souffrance humaine, la traversée de la mort, et la vie éternelle.  
 
Nous sommes aujourd’hui le premier dimanche de la semaine de prière pour l’unité 
des chrétiens. Car si Dieu est un, les chrétiens, eux, sont désunis.  
L’insistance de l’apôtre Paul sur l’unicité de Dieu, de Jésus et de tout ce que nous 
recevons de lui (le baptême, la foi, l’espérance) nous montre que notre pluralité 
humaine n’est pas si simple à vivre.  
 
L’autre est différent de moi, et cette question de l’altérité nous la vivons dans tous les 
domaines de notre vie :  
Dans le domaine familial quand il faut faire cohabiter des enfants qui se disputent, ou 
quand certaines positions des membres de la famille paraissent irréconciliables, 
professionnel quand, au travail, nous devons collaborer les uns avec les autres,  
personnel quand nos amis prennent des chemins inattendus,  
celui du loisir quand l’humiliation prend le pas sur l’amitié,  
et aussi ecclésiale quand la vie en Eglise n’est pas une véritable fraternité et que les 
tensions prennent le dessus.  
 
Oui, c’est le grand défi de notre vie, de devoir composer avec l’autre. Et c’est dans 
l’Eglise que nous pouvons déjà vivre les prémices d’un corps en mouvement, et qui 
essaie de vivre l’unité.  
 
Ce que nous avons vécu au tournant de l’année et dont j’ai déjà parlé la semaine 
dernière en est un exemple. Nous avons vécu des prières de Taizé à Montrouge, et 
on ne savait pas qui était protestant ou catholique.  
De plus, vivre une prière de Taizé avec 15000 jeunes à Bercy le 31 décembre a montré 
une des réalités du corps du Christ visible.  
 



 2 

Pourtant, la manière d’être ensemble de nos Eglises ne rend pas très crédible ce que 
l’apôtre nous affirme : « Il y a un seul corps et un seul Esprit, de même que votre 
vocation vous a appelés à une seule espérance ; un seul Seigneur, une seule foi, un 
seul baptême ; un seul Dieu et Père de tous, qui règne sur tous, agit par tous, et 
demeure en tous. » 
 
Combien de discours différents avons-nous développé sur Dieu dans nos différentes 
confessions ? Sur Jésus-Christ et son repas ?  Sur la manière dont l’Esprit Saint est 
présent ? Sur les différents ministères, donnés par Dieu dont parle l’apôtre Paul ?  
Est-ce qu’on peut vraiment penser que Dieu agit par tous ?  
 
Ces discours ont dégénéré en conflits sanglants autrefois en France, dont nous 
sommes revenus en comprenant que seul le dialogue peut nous aider à vivre notre 
état de frères et de sœurs déjà donné par le Christ.  
 
Ces dialogues œcuméniques ont commencé il y a plus d’un siècle entre protestants 
historiques et catholiques. Maintenant, il reste à faire ce même travail avec les 
protestants évangéliques, car leur histoire est plus récente. Certains n’ont pas encore 
cette culture du dialogue qui accepte que l’autre n’ait pas le même point de vue, sans 
pour autant vouloir le convertir. Beaucoup viennent du catholicisme et ne veulent 
surtout pas s’en rapprocher. Pourtant, c’est par fidélité à Jésus-Christ que nous nous 
ouvrons aux autres.  
 
Oui, l’altérité est à apprendre. Il y a une frontière à respecter quand l’autre me soumet 
ses idées qui ne sont pas du tout en accord avec les miennes. Notre Eglise est assez 
fière de sa capacité à débattre, mais l’art de la nuance n’est pas vraiment compris par 
la société d’aujourd’hui qui demande des positions radicales qu’elle considère plus 
sécurisantes.  
 
Mais alors comment cette unicité de Dieu peut nous aider ?  
Elle m’aide à prendre de la hauteur, du recul, pour penser que ce qui a du sens pour 
moi peut ne pas en avoir pour quelqu’un d’autre et que c’est encore une fois dans le 
dialogue qu’on peut s’en expliquer.  
 
Dans les prières de Taizé, certains ont découvert par exemple que les protestants 
prient le Notre Père assis, alors que les catholiques le prient debout.  
Quand on a fait la prière d’intercession, on a été invité à prier près de la croix mise à 
terre, ce qui n’est pas dans nos habitudes. Pourtant, l’image de ces personnes priant 
ensemble était émouvante, et les prières silencieuses rendaient visible l’unité du corps 
du Christ face à notre unique Seigneur. Cela donnait de la puissance à notre prière 
pour la paix.  
 
Nos différences ne vont pas changer l’être même de Dieu.  
Comme lui le Seigneur Jésus est unique. L’apôtre Paul témoigne que Jésus est cette 
image unifiée avec Dieu, et même unifiée en Dieu. Jésus est l’image même de Dieu-
Père : « Celui qui m’a vu a vu le Père » dit-il de lui-même.   
 
L’unicité affirmée de notre foi, de notre baptême peut aussi nous faire comprendre que 
nous sommes chacun et chacune unique face à Dieu. Le baptême est le sacrement 
qui fait de nous une personne singulière et appelée à prendre part au corps du Christ.  



 3 

 
Nous qui sommes tellement dispersés dans nos vies de tous les jours, par des 
sollicitations multiples, par les écrans, par les médias, par la pression de notre rythme, 
rappelons-nous que la présence de Jésus à nos côtés peut nous unifier.  
Regardons à lui pour nous recentrer sur cette place qu’il nous donne dans le monde, 
dans notre société, dans nos familles.  
 
C’est en étant confiant d’avoir une place unique dans le cœur de Dieu que nous 
pouvons relever le défi de l’altérité. C’est ainsi que nous sommes appelés à le vivre 
dans l’Eglise qui se présente comme une construction commune, peut-être très 
idéaliste. Mais si on ne s’essaie pas à la fraternité dans nos communautés, comment 
pourrions-nous la vivre dans la société ?  
 
Si l’Eglise n’est pas ce lieu où nous puisons nos forces, comment réussir à se 
supporter les uns les autres ? L’espérance à laquelle nous appelle l’apôtre n’est-elle 
pas à partager avec les autres ? Le corps de l’Eglise n’est-il pas le seul lieu qui nous 
rappelle que le pardon est toujours possible. Un pardon à donner et à recevoir.  
 
L’Arménie qui nous propose ce texte, a été la première nation dans le monde à adopter 
le christianisme comme religion d’état en 301 après Jésus-Christ. Mais ce pays a vécu 
des étapes difficiles et douloureuses. L’Eglise Arménienne a eu un rôle très important, 
notamment dans l’invention de l’alphabet, l’épanouissement de la littérature et de l’art, 
et aussi dans la traduction de la Bible en Arménien.  
 
Elle a été comme un phare dans la nuit à certaines époques. On oublie ce rôle quand 
on est dans un confort de vie paisible. Mais le corps du Christ, imparfaitement vécu 
dans l’Eglise est pourtant là pour nous accueillir dans nos désarrois et nos 
découragements.  
 
« Confessant la vérité dans l’amour, nous grandirons à tous égards vers celui qui est 
la tête, le Christ » 
Le Christ connait toute chose. Il sait nos difficultés, celles de nos sociétés, les 
violences, les luttes qui sont les nôtres. La vérité dont il est question est celle d’un 
homme qui a vécu, qui est mort par amour pour nous et que Dieu a rendu à la vie 
éternelle. La vérité chrétienne doit toujours repartir de là.  
 
C’est Christ qui nous tire en avant et nous inspire. Il nous permet de vivre une 
communion parfois passagère, mais profonde et réelle : « il règne sur tous, agit par 
tous, demeure en tous »  
Amen   
 
 
 
 
  


