Prédication 18 Janvier 2026 Montrouge Unité
Pasteure Laurence Berlot

Esaie 58/ 6-10 : le jedne que je préfere...
Ephésiens 4/ 1-13 : « Il y a un seul corps et un seul Esprit...

Dans mon ministére, j'ai rencontré beaucoup de personnes qui m’ont interpellée sur le
bien-fondé de notre foi chrétienne : est-ce que ce que I'on croit est |la vérité ? Pourquoi
¢a serait la meilleure voie ? Est-ce que les autres religions n’ont pas raison aussi ?
Et certaines personnes préférent ne s’engager dans aucune croyance pour ne pas
risquer de se tromper.

Pourtant, c’est dans I'approfondissement du contenu de la foi qu’on peut juger si notre
foi est juste ainsi que dans sa mise en pratique. S'’il y a une cohérence entre les deux,
pour moi, c’est juste. Si ma mise en pratique par exemple me pousse a étre plus
humaine, a aller contre la loi du plus fort, c’est a I'image du Christ.

Je pense que dans toutes les religions, il y a quelque chose de juste.

Mais en Jésus-Christ, 'amour n’est pas une idée théorique, mais un homme qui nous
considére comme ses sceurs et ses fréres. Un homme qui nous invite a la relation avec
lui, et avec le Dieu-Peére. En lui, un chemin s’ouvre en méme temps vers Dieu et vers
I’lhumain. Un chemin qui fait face a I'absurdité du mal. Un chemin qui prend en compte
la souffrance humaine, la traversée de la mort, et la vie éternelle.

Nous sommes aujourd’hui le premier dimanche de la semaine de priére pour l'unité
des chrétiens. Car si Dieu est un, les chrétiens, eux, sont désunis.

L’insistance de I'ap6tre Paul sur l'unicité de Dieu, de Jésus et de tout ce que nous
recevons de lui (le baptéme, la foi, 'espérance) nous montre que notre pluralité
humaine n’est pas si simple a vivre.

L’autre est différent de moi, et cette question de I'altérité nous la vivons dans tous les
domaines de notre vie :

Dans le domaine familial quand il faut faire cohabiter des enfants qui se disputent, ou
guand certaines positions des membres de la famille paraissent irréconciliables,
professionnel quand, au travail, nous devons collaborer les uns avec les autres,
personnel quand nos amis prennent des chemins inattendus,

celui du loisir quand I'’humiliation prend le pas sur 'amitié,

et aussi ecclésiale quand la vie en Eglise n’est pas une véritable fraternité et que les
tensions prennent le dessus.

Oui, c’est le grand défi de notre vie, de devoir composer avec l'autre. Et c’est dans
I'Eglise que nous pouvons déja vivre les prémices d’'un corps en mouvement, et qui
essaie de vivre 'unité.

Ce que nous avons vecu au tournant de I'année et dont j'ai déja parlé la semaine
derniere en est un exemple. Nous avons vécu des priéres de Taizé a Montrouge, et
on ne savait pas qui était protestant ou catholique.

De plus, vivre une priére de Taizé avec 15000 jeunes a Bercy le 31 décembre a montré
une des reéalités du corps du Christ visible.



Pourtant, la maniére d’étre ensemble de nos Eglises ne rend pas trés crédible ce que
I'apbtre nous affirme : « Il y a un seul corps et un seul Esprit, de méme que votre
vocation vous a appelés a une seule espérance ; un seul Seigneur, une seule foi, un
seul baptéme ; un seul Dieu et Pere de tous, qui régne sur tous, agit par tous, et
demeure en tous. »

Combien de discours différents avons-nous développé sur Dieu dans nos différentes
confessions ? Sur Jésus-Christ et son repas ? Sur la maniére dont I'Esprit Saint est
présent ? Sur les différents ministéres, donnés par Dieu dont parle I'apétre Paul ?
Est-ce qu’on peut vraiment penser que Dieu agit par tous ?

Ces discours ont dégénéré en conflits sanglants autrefois en France, dont nous
sommes revenus en comprenant que seul le dialogue peut nous aider a vivre notre
état de freres et de soeurs déja donné par le Christ.

Ces dialogues cecuméniques ont commencé il y a plus d’un siécle entre protestants
historiques et catholiques. Maintenant, il reste a faire ce méme travail avec les
protestants évangéliques, car leur histoire est plus récente. Certains n’ont pas encore
cette culture du dialogue qui accepte que I'autre n’ait pas le méme point de vue, sans
pour autant vouloir le convertir. Beaucoup viennent du catholicisme et ne veulent
surtout pas s’en rapprocher. Pourtant, c’est par fidélité a Jésus-Christ que nous nous
ouvrons aux autres.

Oui, l'altérité est a apprendre. Il y a une frontiére a respecter quand I'autre me soumet
ses idées qui ne sont pas du tout en accord avec les miennes. Notre Eglise est assez
fiere de sa capacité a débattre, mais 'art de la nuance n’est pas vraiment compris par
la société d’aujourd’hui qui demande des positions radicales qu’elle considére plus
sécurisantes.

Mais alors comment cette unicité de Dieu peut nous aider ?

Elle m’aide a prendre de la hauteur, du recul, pour penser que ce qui a du sens pour
moi peut ne pas en avoir pour quelqu’un d’autre et que c’est encore une fois dans le
dialogue qu’on peut s’en expliquer.

Dans les prieres de Taizeé, certains ont découvert par exemple que les protestants
prient le Notre Pére assis, alors que les catholiques le prient debout.

Quand on a fait la priére d’intercession, on a été invité a prier pres de la croix mise a
terre, ce qui n’est pas dans nos habitudes. Pourtant, 'image de ces personnes priant
ensemble était émouvante, et les priéres silencieuses rendaient visible I'unité du corps
du Christ face a notre unique Seigneur. Cela donnait de la puissance a notre priére
pour la paix.

Nos différences ne vont pas changer I'étre méme de Dieu.
Comme lui le Seigneur Jésus est unique. L’ap6tre Paul témoigne que Jésus est cette
image unifiée avec Dieu, et méme unifiée en Dieu. Jésus est 'image méme de Dieu-
Pére : « Celui qui m’a vu a vu le Pére » dit-il de lui-méme.

L’unicité affirmée de notre foi, de notre baptéme peut aussi nous faire comprendre que
nous sommes chacun et chacune unique face a Dieu. Le baptéme est le sacrement
qui fait de nous une personne singuliére et appelée a prendre part au corps du Christ.



Nous qui sommes tellement dispersés dans nos vies de tous les jours, par des
sollicitations multiples, par les écrans, par les médias, par la pression de notre rythme,
rappelons-nous que la présence de Jésus a nos cotés peut nous unifier.

Regardons a lui pour nous recentrer sur cette place qu’il nous donne dans le monde,
dans notre société, dans nos familles.

C’est en étant confiant d’avoir une place unique dans le cceur de Dieu que nous
pouvons relever le défi de I'altérité. C’est ainsi que nous sommes appelés a le vivre
dans I'Eglise qui se présente comme une construction commune, peut-étre trés
idéaliste. Mais si on ne s’essaie pas a la fraternité dans nos communautés, comment
pourrions-nous la vivre dans la société ?

Si I'Eglise n’est pas ce lieu ou nous puisons nos forces, comment réussir a se
supporter les uns les autres ? L'espérance a laquelle nous appelle I'apbtre n’est-elle
pas a partager avec les autres ? Le corps de I'Eglise n’est-il pas le seul lieu qui nous
rappelle que le pardon est toujours possible. Un pardon a donner et a recevoir.

L’Arménie qui nous propose ce texte, a été la premiere nation dans le monde a adopter
le christianisme comme religion d’état en 301 apres Jésus-Christ. Mais ce pays a vécu
des étapes difficiles et douloureuses. L’Eglise Arménienne a eu un réle trés important,
notamment dans l'invention de I'alphabet, I'épanouissement de la littérature et de I'art,
et aussi dans la traduction de la Bible en Arménien.

Elle a été comme un phare dans la nuit a certaines époques. On oublie ce rdle quand
on est dans un confort de vie paisible. Mais le corps du Christ, imparfaitement vécu
dans I'Eglise est pourtant la pour nous accueillir dans nos désarrois et nos
découragements.

« Confessant la vérité dans I'amour, nous grandirons a tous égards vers celui qui est
la téte, le Christ »

Le Christ connait toute chose. Il sait nos difficultés, celles de nos sociétés, les
violences, les luttes qui sont les nétres. La vérité dont il est question est celle d’'un
homme qui a vécu, qui est mort par amour pour nous et que Dieu a rendu a la vie
éternelle. La vérité chrétienne doit toujours repartir de la.

C’est Christ qui nous tire en avant et nous inspire. Il nous permet de vivre une
communion parfois passageéere, mais profonde et réelle : « il regne sur tous, agit par
tous, demeure en tous »

Amen



